
1 
 

ドイツ生命倫理学の特徴 
 

松田 純 
ドイツ語の“Bioethik”は bioethics のドイツ語訳であり，ドイツ語圏のビオエーティ

クは，1960 年代に米国で誕生したバイオエシックスの衝撃を受けて，展開してきた。ドイ
ツ語圏には，ドイツ，オーストリア，スイスの一部があるが，ここでは，主にドイツの生
命倫理を取り上げ，共通する内容についてはドイツ語圏としても扱う1。まず第１章で，歴
史的経緯を見たのちに，第２章で，内容的な特徴を考察する。 
 
第１章 歴史的経緯 
第１節 生命倫理学プロジェクト 
ドイツ語圏の Bioethik（生命倫理学）は，米国のバイオエシックスの影響を受けて展開

してきたが，しかし，なにも素地がないところに導入されたわけではない。バイオエシック
スには，医師による自殺幇助や妊娠中絶や医師-患者関係など「ヒポクラテスの誓い」以来
の伝統的な問題のほかに，人工生殖や生命維持装置，脳死・臓器移植，遺伝学的介入，細胞
工学医療など新技術の登場によって引き起こされたさまざまな倫理的・法的・社会的問題が
含まれていた。こうしたバイオエシックスの諸問題に，ドイツではすでに 1950-60 年代に，
カトリックの道徳神学者やプロテスタントの倫理学者たちが取り組み始めていた。このな
かで，伝統的な医療倫理にとどまらず，もっと深いところから，学際的な視点での取り組み
が必要であることが認識されるに至った。神学者のほかに，哲学者や法学者，社会学者，医
学者，生物学者など多領域の専門家が，新しい技術的可能性が人間性と社会に与える影響に
思いをめぐらせながら，新技術とのつき合い方を検討する必要がある。こうした認識がドイ
ツ語圏のその後の生命倫理学の基礎となった2。 
 学際的取り組みが政策勧告にまで至った最初の本格的な取り組みは，ドイツ連邦共和国
の法務大臣と研究技術大臣によって 1984 年に設置された「体外受精，ゲノム解析，遺伝子
治療に関する合同作業部会(Arbeitsgruppe „In-Vitro-Fertilisation, Genomanalyse und 
Gentherapie“)」でなされた。連邦憲法裁判所元長官であったエルンスト・ベンダ(Ernst 
Benda, 1925-2009)が議長を務めたため，「ベンダ委員会 Benda-Kommission」と呼ばれて
いる。本委員会は生殖医療と，発展しつつあった遺伝医療がもたらす諸問題を包括的に取り
上げ，学際的視点から集中的に検討を行い，1985 年に，必要な法制化の提言を盛り込んだ
報告書を提出した3。この報告書に基づいて連邦議会でも議論が始まり，やがて，生殖医療
や胚の保護について厳しい規制を定めた胚保護法が 1990 年に制定される。ベンダ委員会か
ら胚保護法の制定に至る過程は，科学と哲学と政治とが現実の問題に取り組み具体的な成
果に結びついたプロジェクトであった。ドイツの生命倫理学者はいまでも，これを生命倫理
学プロジェクトのモデルケースとして参照指示している。 
 
第２節 生命倫理学への逆風 
しかし，この時期は，ドイツ語圏の生命倫理学の発展を阻害する逆風が吹き荒れた時期で

もある。障碍をもった新生児の安楽死を容認したピ－ター・シンガー(Peter Singer, 1946- ）
やヘルガ・クーゼ(Helga Kuhse)の講演がドイツ，オーストリア，スイスで，障碍者団体や
反安楽死団体などによって繰り返し妨害された（1989-1991 年）。いわゆる「シンガー事件」
である。シンガーやクーゼの論がナチス優生学と重ねられたためである。生命倫理学
(Bioethik) は本来，応用倫理学の一対象領域を指示する言葉であるのに，「生命倫理学＝シ
ンガー的功利主義による優生学的イデオロギー」と誤解され，シンガー事件以降，ドイツの
大学では「生命倫理学」や「応用倫理学」の講座設置やそのための人事ができなくなった。

                                                   
1 『生命倫理百科事典』1巻 p.379-392もおおよそ，そうした記述になっている。 
2 Michael Fuchs, 2006 , The German Debate on Bioethics. Some characteristic features. ミヒャエ

ル・フックス「生命倫理をめぐるドイツの議論 ―― そのいくつかの特徴点」松田純ほか訳，静岡大学

『生命ケアの比較文化論的研究とその成果に基づく情報の集積と発信』（平成 15-17年度科学研究費補助

金研究成果報告書）27-62頁 
3 船木祝訳「体外受精，ゲノム解析及び遺伝子治療．連邦研究技術大臣，連邦法務大臣との共同作業部会報

告」，『続・独仏生命倫理研究資料集』千葉大学, 2004年、下巻，336-379頁 



2 
 

シンガー自身が「ナチズムの影が理性的議論を妨げている」4と述べているように，これは
学術研究の自由と言論の自由への弾圧でもあった。発端となったテーマは「重度の障碍をも
つ新生児に対する積極的安楽死」を容認するシンガーの主張であるが，これへの反発が，生
命倫理学全般，さらには応用倫理学全般に対する威嚇と不寛容にまで拡大し5，ドイツ語圏
における生命倫理学の開放的議論を妨げた6。 

 
第３節 欧州生物医学条約をめぐる議論とドイツの態度 
 この誤解は欧州生物医学条約をめぐる議論のなかにも大きな影響をもたらすことになる。
欧州生物医学条約，正確には「生物学および医学の実用に関する人権と人間の尊厳の保護に
関する条約：人権と生物医学に関する条約 Convention for the protection of Human Rights 
and dignity of the human being with regard to the application of biology and medicine: 
Convention on Human Rights and Biomedicine)7」（オビエド条約）は生物医学分野におい
て人権を保護する目的で策定された拘束力をもつ国際法で，この分野で唯一のものである。 
条約の第１草案は 1994 年に生命倫理常任委員会(Comité directeur pour la bioéthique : 
CDBI)8によって提示され，さまざまなレベルでの検討を経て，第２草案が 1996 年６月に
示された。これが同年９月に欧州閣僚委員会に提案され，修正を経た上で，11 月に欧州評
議会で可決された。，99 年 12 月に批准国が規定数を超えて、発効した。欧州生物医学条約
は EU（欧州連合）加盟国はもちろん，それ以外の国々にも開いており9，これに署名し批准
した国に対して，批准から３か月を過ぎた後に発効する。批准国はこの条約にそった国内法
を制定して，その実行を確実なものにしなければならない。生命倫理関係の国際文書には，
世界医師会のヘルシンキ宣言(1964 最新版 2013)やユネスコのヒトゲノムと人権に関する世
界宣言(1997)や「生命倫理と人権に関する世界宣言」（2005）など重要なものが多数あるが，
そのほとんどは宣言やガイドラインである。法的拘束力をもつ条約はこれのみである。生命
倫理関係の唯一の国際法として，本条約の意義が注目されている10。本条約に基づいて，そ
れぞれの課題に関する追加議定書（人クローンの禁止など）がこれまでに４件採択されてい
る。 
 ドイツは本条約の策定に草案段階から正式メンバーとして加わって，議論に積極的に参
加してきたが，この条約に署名せず，いまだに批准していない11。その主な理由は次の２つ

                                                   
4 シンガー「ドイツで沈黙させられたこと」，P.シンガー『実践の倫理 新版』，山内友三郎・塚崎智監

訳，昭和堂，1999年，附録 418頁 
5 前掲書 421頁 
6 トビアス・バウアー「ドイツの生命倫理への視点」高橋隆雄・浅井篤（編）『日本の生命倫理』九州大

学出版会，2007年，313-328頁 
7 邦訳は加藤直隆訳，『資料集 生命倫理と法』太陽出版，2003年，59-65頁など複数ある。条約成立の

詳細な経緯については Maurice A.M. de Wachter ,The European Convention on Bioethics In: 

Hastings Center Report, Vol. 27-1. 1997.p.13-23参照 
8 本委員会については井上悠輔「諸外国における国家生命倫理委員会の現状 欧州評議会」『平成１５年

度環境対応技術開発等（バイオ事業化に伴う生命倫理問題等に関する研究）に関する報告書』（財）バイ

オインダストリー協会，2004年, 251-270頁参照 
9 日本は「条約の作成に関与した非加盟 」（第 33条）に位置づけられ，オーストリア，バチカン，カナ

ダ，米国と並んで，本条約に署名することができる。条約の解説(Convention for the protection of 

Human Rights and dignity of the human being with regard to the application of biology and 

medicine: Convention on Human Rights and Biomedicine(ETS No. 164)171)参照。欧州評議会（Council 

of Europe）のホームページには，EU非加盟国欄に日本もあがっており，署名，批准ともに空欄になって

いる。2011年６月現在，署名国 35，批准国 28である。http://conventions.coe.int/Treaty/Commun 

/ChercheSig.asp?NT=164&CM=8&DF=10/06/2011&CL=ENG (2011年６月現在)。 
10 Ludger Honnefelder, Das Menschenrechtsübereinkommen zur Biomedizin des Europarats. Zur 

zweiten und endgültigen Fassung des Dokuments. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik. Bd.2, 

1997. S.313f. これと類似した論文の翻訳として，ホネフェルダー「生物医学に関する欧州条約の評価」

川本隆訳，『医療と倫理』第３巻，2001年，3-7頁，エンゲルハート『生命倫理百科事典』丸善，第 1

巻，352-353頁，同 3巻，1603頁 
11 スイスは 2008 年 7 月にようやく批准し，同年 11 月に発効。オーストリアでは連邦内閣
府生命倫理委員会が 2002 年 2 月，できるだけ早く批准するよう勧告したが，同意能力のな



3 
 

である。 
１）同意能力のない人への医学研究を定めた本条約第 17 条が，ドイツ国内の医薬品法
(AMG : Arzneimittelgesetz)で定められた被験者保護の基準に達していない。 
２）ドイツ「胚保護法」（1990 年制定）は胚の尊厳と生命を厳しく保護しているが，本条約
第 18 条はその保護レベルに達しておらず，ヒト胚の保護が不十分である。 

同意能力のない人やヒト胚に対する保護基準の低い条約を受け入れるならば，ドイツ国
内のより高い保護基準が浸食されるのではないかとの懸念から，本条約が受け入れられな
かった。 

1994 年７月に条約の第１草案が示されると，ドイツ語圏でのみ，条約案に対する根本的
に否定的な反応が生じた12。とくに上記の２つの不十分さに対して激しい反発が起こった。
じつは，ここにもナチズムによるトラウマが影を落としていた。第１草案は「生命倫理条約
(Bioethics Convention)」という副題をもっていた。シンガー事件でも見られた「生命倫理
学＝シンガー的功利主義による優生学的イデオロギー」との誤解が再び火をふいた。例えば，
T 作戦（障碍者安楽死作戦）の歴史を告発する研究調査グループの「生命倫理に関するグラ
ーフェネック宣言(Grafenecker Erklärung zur Bioethik)13」は，「生命倫理学＝シンガー的
功利主義」との偏見に囚われたまま，「生命倫理条約」は「胚の売買(der Handel mit 
Embryonen)」を認め，科学の発展と将来の人類の福祉のために障碍者や精神疾患者や昏睡
状態の患者を医学研究の実験材料にすることを容認すると決めつけている。条約案の同意
能力のない人への医学研究に対する不十分な規制を，ナチズムの人体実験の悪夢に重ねる
手法である。「欧州生命倫理

．．．．
条約」に反対するこうしたAnti-Bioethik

ア ン チ ビ オ エ テ ィ ー ク

の運動が各地で繰り広
げられた。そのこともあって，1996 年の第２草案では，条約の副題が「欧州生物医学に関
する人権

．．
条約
．．

(Convention on Human Rights and Biomedicine)」と改称された。 
第１草案はたしかに不十分な点をもっていた。その多くは第２草案のなかで改善された。

しかし，反対者たちは第２草案をよく読まなかったか，あるいは意図的に無視し，「生命倫
理学＝優生学的イデオロギー」という誤解に囚われたまま，第１草案の不十分な点を「生命

．．

倫理
．．

条約」全体に対する批判へと結びつけ，公衆のなかに生命倫理学への不信感をかき立て
た。 
第２草案になっても，同意能力のない人への医学研究や胚の保護などについてドイツが

国内法で定めた保護基準には達していなかった面はたしかにある。しかし，本条約は，より
厳格な規制をもつ各国法を緩和することを意図していない。第 27 条には「本条約に規定さ
れている生物学や医学の応用に関する保護措置よりも」，より厳しい措置を条約参加国がと
りることを認めている。したがって，ドイツ国内の高い保護基準がこの条約の締結によって
浸食されるというのは杞憂である。本条約の国際的意義に注目する人々は，条約の不十分さ
を認めながらも，いまだに署名・批准しないドイツの態度を批判している。その後の追加議
定書策定のための議論のなかで，ドイツの発言力が落ち，生命倫理をめぐる国際的議論のな
かでドイツが力を発揮できないからでもある14。 

                                                   
い人に対する，本人の治療に役立たない医学研究を定めた第 17 条に障碍者団体が反対して
いることもあって，まだ署名・批准していない。連邦内閣府生命倫理委員会の勧告書
Beschluss der Bioethikkommission beim Bundeskanzleramt vom 11. Februar 2002 
betreffend die Empfehlung für einen Beitritt Österreichs zur Biomedizinkonvention des 
Europarates および 2007-2008 年の年次活動報告書 Bundeskanzleramt. Bioethik-
kommission, Tätigkeitsbericht der Bioethikkommission an den Bundeskanzler Oktober 
2007- September 2008 参照。 
12 Ludger Honnefelder, Bioethikkonvention. In: Lexikon der Bioethik, Gutersloher Verlagshaus, 

1998, S. 374-379. 
13 Arbeitskreis zur Erforschung der "Euthanasie"-Geschichte,  Grafenecker Erklärung zur Bioethik. 

1996. http://www.fuente.de/bioethik/grfneck1.htm グラーフェネックはナチス時代に 10,654 人の障碍

者らが「安楽死」（殺害）された場所。現在はグラーフェネック追悼所(Gedenkstätte Grafeneck)となって

いる。「グラーフェネック宣言」はこの追悼所で決議された。当時ドイツにおける「生命倫理(Bioethik)」

についてイメージと，グラーフェネックについては，横井秀治『小さなよろこび 大きなしあわせ― テュ

ービンゲン便り』知泉書館，2012年，202-204頁参照 
14 ホネフェルダー「生物医学に関する欧州条約の評価」川本隆訳，『医療と倫理』第３巻，2001年，3-7

頁 



4 
 

 
第２章 ドイツの生命倫理学の特徴 
シンガー的功利主義と生命倫理学との同一視，欧州生物医学人権条約への公正とは言え

ないセンセーショナルな反発，これらによって，生命倫理学への不信感が公衆のなかにかき
立てられた。それにもかかわらず，1950 年代の神学者たちの先駆的な取り組みから，その
後のベンダ委員会と胚保護法の制定に見られるように，ドイツ語圏の生命倫理学は学際的
取り組みのなかで，着実に発展してきた。1990 年前後に，学際的な生命倫理学という新し
い文化が出現し，数多くの研究機関や学会や専門誌15が創設されるに至り，その後の生命倫
理学の形成に持続的な影響を及ぼし始めた16。 
その特徴を次の３点から考察する。 
１. 米国生命倫理学の４原則アプローチに対して，尊厳・人権を重視 
２. 医療の目標と職業倫理 
３. 自己決定権と関係のなかの医療，連帯 
 

第１節 米国生命倫理学の４原則アプローチに対して尊厳・人権重視 
1980 年代から先進国では価値観の多様化が進み，価値多元性の承認が当然視されるよう

になった。生命倫理学においても，多様な生き方や価値観を尊重する寛容な態度が重視され
る。他方で，現代医療の発展はさまざま倫理的・法的・社会的葛藤をもたらすため，先進技
術の安全性を確保しつつ，技術適用が人間性と社会と調和した発展するようにするために，
さまざまなレベルの規則化が求められる。その規則を確実なものにするための立法も必要
となる。例えば，新しい生殖補助技術の登場に対して，社会的に求められる新しい規則の合
意を形成しようとする際，性と生殖と家族などについての多様な価値観への寛容さととも
に，それらの多様性を超えて，最小限のルール作りも求められる。多様化のなかでも共有で
きる価値は何か？ 合意のための共通の基盤は何か？ それは，新しい困難な課題を議論
する際の共通の前提は何かという問いである。その必要性から，共通の道徳的な基本確信
(common morality 共通道徳17)にまでさかのぼり，そこから出発するというアプローチが生
じる18。 
米国では，ビーチャムとチルドレスがいわゆる４原則（自律，無危害，善行，正義）を定

式化した。それは，もとはと言えば，ベルモントレポート(1978 年)のなかで「人体実験を伴
なう研究の倫理性に対して，われわれの文化的伝統において一般的に受けいれられている

．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．．

ものの中でも
．．．．．．

」とりわけ重要な「基礎的な原則」として見いだされたものであった19。つま
り，米国の

．．．
文化的伝統のなかで
．．．．．．．．．

，
．
ほぼ
．．

共有されている価値として
．．．．．．．．．．．．

，人格の尊重（自律），善
行（無危害を含む），正義が取り出されたのである。自律，無危害，善行，正義の４つは，
現代民主主義社会において，文化の差異を超えて尊重すべき共通の価値であろう。それゆえ，

                                                   
15 ドイツ語圏に，生命倫理関係の研究センターは多数設置されている。ドイツ連邦文部科学省が 1999年ボ

ンに創設した「生命諸科学の倫理のためのドイツ情報センター」（Deutsches Referenzzentrum für Ethik 

in den Biowissenschaften：DRZE）が有名である。これは 1993年からボン大学に設置されている「科学と

倫理のための研究所」(Institut für Wissenschaft und Ethik：IWE)と同じ建物に併設された。両施設の

所長を初代はホネフェルダー（ボン大学名誉教授）が，現在はシュトゥルマ（ボン大学教授）が兼務し，一

体的に運用しているため，スタッフと設備が充実している。生命倫理学の雑誌も，Zeitschrift für 

medizinische Ethik（医療倫理雑誌）や Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik（科学倫理雑誌）など多

数刊行されている。詳しくは生命倫理百科事典翻訳刊行委員会（編）『生命倫理百科事典』丸善，2007年，

第 1巻 381頁参照。 
16 Fuchsフックス, 前掲論文, 48頁 
17 ビーチャムらは「道徳的に真剣なすべての人々が共有している規範の集合」をこう呼ぶ。Tom L. 

Beauchamp/James F. Childress, Principles of Biomedical Ethics. 2001, p.2-3．トム・Ｌ・ビーチャ

ム／ジェイムズ・Ｆ・チルドレス『生命医学倫理』第５版，立木教夫・足立智孝訳，麗澤大学出版会，

2009年，5頁 
18 Honnefelder, Ludger, Bioethik in Deutschland : eine Bestandsaufnahme. In:  Bioethik im 

Kontext von Recht, Moral und Kultur. Beiträge der internationalen Konferenz vom 14.-15. 

September 2005 in Berlin / hrsg. von Ludger Honnefelder und Dirk Lanzerath. Bonn University 

Press, 2008 
19 ベルモントレポートでは３原則。『生物医学倫理の諸原則』で４原則とされた。 



5 
 

この４原則アプローチはドイツ語圏にも大きな影響を及ぼしていく。しかし，４原則が優劣
なく並列され，ケースごとに比較衡量されるならば，人権や尊厳への重大な侵害に対して歯
止めがなくなるのではないかという懸念も生じた。ナチスの医師たちによる残虐な人権侵
害を経験したドイツ語圏では，とりわけ，それへの警戒心が強い。ニュルンベルク裁判で被
告の医師たちは，「より大きな善を生み出したり多くの生命を救ったりするためには，少々
の悪や誰かを殺すことがしばしば必要になる」と言って，みずからの行動を正当化した。ま
た，T4 作戦を実行に移した後，ナチスは，国家にとって，どれだけの物と金を節約できた
かを示す収支決算表を作成した。例えば，障碍者が施設で 10 年生きた場合の経費を，ジャ
ガイモおよそ 19 万トンが節約できたなどと試算し，合計では８億 8500 万ライヒスマルク
の国家の経費がういたという報告書が残っている20。 
こうした功利主義的計算のなかで弱いものが犠牲にされないために，患者や被験者本人

の尊厳と人権を重視する立場から，４原則が捉えなおされる。ドイツの生命倫理学の自覚を
系統的に示す文書として，ドイツ連邦議会の「現代医療の倫理と法」審議会最終答申(2002
年)21を取り上げてみる。本答申は，第１章「人間の尊厳と人間の諸権利」の冒頭で，「人間
の尊厳，およびそこから帰結するもろもろの基本権と人権が，現代医療の倫理的・法的な評
価のための基本的な尺度をなし，……人間の尊厳という原則が生物医学政策にとって規範
的な拘束力をもつこと」を確認している22。行為の結果だけを評価する英米の帰結主義的
(konsequenzialistisch)アプローチに流されないための防波堤として，人間の尊厳と基本的
諸権利が対置される。 
  「本審議会は，……個別ケースの比較

．．．．．．．．
衡量
．．

に先立って普遍的な拘束力をもつ行為原
．．．．．．．．．．．．．．．．．．

則
．

がなければならず
．．．．．．．．

，人間の尊厳と人権の概念が，現代医療のもろもろの問いに倫理
的・法的に取り組む際に，放棄しえない枠組み

．．．．．．．．．
を提示するということから出発する」

23。 
こうした基本路線の根底には，人間は倫理的主体であり心身一体の統合体(Integrität)で

あるという人間観がある。かかる人間観が人権思想の核にあるため，心身の統合性（不可侵
性）に介入する医療と医学研究には，本人の同意が不可欠だと捉え直される24。インフォー
ムド・コンセントや，人間身体の手段化・商業化の禁止，健康データの機密保持原則などの
もろもろの原則や規則は，「人間の尊厳」原則を根底においた人権思想のなかで根拠づけら
れる。自律，無危害，善行，正義のそれぞれの価値を認めつつも，４原則が単に並置され，
ケースバイケースの比較衡量に委ねられるのではなく，人格的主体の尊厳の保持は放棄し
ないとの立場がドイツ生命倫理学の基本特徴と言える。 

これはドイツ語圏に共通して見られる特徴でもある。スイスでも，連邦憲法の，基本権に
ついての章の冒頭で，「人間の尊厳は尊重され保護されなければならない」と定めている（７
条）25。11 8b 条「人間に関する研究」では，人に対する研究のいくつかの原則を掲げてい
る。さらに「人間に関する研究法」を 2011 年に制定している（2014 年施行）26。     

さらに，これがドイツ語圏の生命倫理学の自己了解にとどまらず，「大陸ヨーロッパの生
命倫理学(kontinentaleuropäische Bioethik)」の基本路線にまでなる。先に生命倫理学の逆
風という文脈のなかで見た欧州生物医学人権条約を，その視点から次に見直してみる。 

グローバル化が進むなかで，現代生物医学やバイオテクノロジーも容易に国境を越える
ため，これへの国際的な対応が求められる。とりわけ欧州はＥＵ（欧州連合）としての発展
をめざすなかで，バイオテクノロジーなどの規制枠組みについても，欧州連合としての統一

                                                   
20 エルンスト・ クレー『第三帝国と安楽死―生きるに値しない生命の抹殺』松下正明訳，批評社，1999

年，22頁 
21  ドイツ連邦議会審議会答申『人間の尊厳と遺伝子情報』松田純（監訳）,知泉書館，2004年 
22 前掲書 3頁 
23 前掲書 4頁 
24 Honnefelder, Ludger, Die ethische Herausforderung des Menshen durch Genomforschung und 

Gentechnik. ホネフェルダー「ゲノム研究と遺伝子工学による人間の倫理的な挑戦」徳尾貫護訳，『遺伝

子工学の時代における法と倫理』日本評論社，2003年 
25 国立国会図書館調査及び立法考査局「各国憲法集(6) スイス憲法」https://dl.ndl.go.jp/info:ndljp 

/pid/8180562 
26 森芳周「スイスの人体研究法」福井工業高等専門学校 研究紀要 人文・社会科学, 2012, vol.46, 1-29

頁 



6 
 

的な方向性が求められる場面が増えてきた。欧州の文化はきわめて多様である。それゆえ，
多元性を保証しつつ，合意できる規則化をどう実現するか？ そうした国際的議論のなか
で，すでに共有されたものとして，世界人権宣言(1948)や欧州人権条約「人権と基本的自由
の保護のための条約」（1950 年調印，1953 年発効）に立ち返ろうとすることはごく自然で
ある。共通の道徳的な基本確信は，憲法で基本権を述べた箇所や人権法典のなかで表現され
ているからである。欧州生物医学条約はこうしたアプローチによって合意されたものであ
り，人間の尊厳の不可侵性や，それに基づく人権の擁護という原則が議論の重要な出発点と
して確認されている。それゆえ，本条約は欧州人権条約の「副読本」として位置づけられて
いる27。 
ドイツは先に述べた理由から欧州生物医学条約に署名・批准していないが，ホネフェルダ

ーは，こうしたドイツの態度を誤解に基づくものと批判し，本条約の部分的に不十分な点を
認めながらも，全体の意義を高く評価している28。本条約には英米系の功利主義イデオロギ
ーではなく，むしろ「大陸ヨーロッパの生命倫理学」とも言うべき特徴がしっかりと盛り込
まれていることを強調する29。人間の尊厳とそこを拠り所にする人権を基礎に据えたこの条
約の全体的な精神は高く評価されており，ここに大陸ヨーロッパの生命倫理学の基本路線
が表現されていると見られている。 
 
第２節 医療の目標と職業倫理 
多元的な社会のなかで個人の価値観や生き方が尊重されるという意味での自律の原則は，

ドイツ語圏においても当然重視される。しかし，米国流の，ともすれば自信過剰とまでに映
る自己決定権論に対して，そこへ一方的に傾くことからバランスをとろうとする力がドイ
ツには働いている。自律原則は非常に単純化すれば，自分が望むなら，少なくとも他人に迷
惑や危害を与えない限り，すべて許されるということである。大陸ヨーロッパでは，このよ
うな意味での「自律」を簡単には容認しない。医療においては，医療の目標と職業倫理との
適合という点が重視される。人間の尊厳と人権保護を重視して定式化された倫理的な諸原
則と諸規則は，必要な基準ではあるが，まだ十分な基準ではない。それらは，医学と医療
の目標（診断・治療・予防健康維持という目標）設定から生じるもろもろの規範によって補
完されなければならない。心身統合体への介入は,当該者が同意（インフォームド・コンセ
ント)を与えれば，正当化されるというわけではない。患者が望んだからといって，医師が
いつでも従うわけではない。医学的介入は医学的適応によっても正当化されなければなら
ない。適応は医療の目標から導出される30。このことは欧州生物医学人権条約にも書き込ま
れている。「研究を含む，医療分野におけるいかなる介入も，関連する専門職業上の義務

．．．．．．．．
と
．

基準
．．

（professional obligations and standards）に従って行わなければならない」（4 条）。
遺伝子に関する「検査は，健康上の目的のためか

．．．．．．．．．．
，
．
または健康上の目的につながる科学的研
．．．．．．．．．．．．．．．．．．

究のためにのみ
．．．．．．．

(only for health purposes or for scientific research linked to health 
purposes)……行うことができる」（12 条）,「ヒトのゲノムを改変しようとする介入は，予

．

防
．
・
．
診断
．．

・
．
治療
．．

の
．
目的のため
．．．．．

にのみ
．．．

(only for preventive, diagnostic or therapeutic purposes)
……実施することができる」（13 条）。 

“パターナリズムから自律（患者やクライアントの自己決定）へ”という時代の流れのな

                                                   
27 甲斐克則訳「〔翻訳〕人の遺伝子検査に関するスイス連邦法」『早稲田法学』第 84巻第２号，2009 年３

月，301–308頁，第 4 巻，2009 年６月.141–147頁，森芳周「スイスの遺伝子検査法」『福井工業高等専

門学校 研究紀要 人文・社会科学』43号，2009年, 25-53頁， 
28 Ludger Honnefelder, Das Menschenrechtsübereinkommen zur Biomedizin des Europarats. S.305-

318. ホネフェルダー「生物医学に関する欧州条約の評価」川本隆訳，3-7.頁 
29 ホネフェルダーが前掲論文でそう特徴づけている。イギリスはすでに胚研究やクローニング技術などを

独自に進めており，本条約の基準が国内基準と合致しないとの理由で，本条約の受け入れを拒否している

(Gillon, Raanan『生命倫理百科事典』1巻 p.372)。それゆえ本条約のなかで「大陸ヨーロッパの生命倫

理学」の特徴をアングロサクソン系と対比して読み取ろうとすることに，それなりの妥当性がある。 
30 Honnefelder/Fuchs Medizienische Ethik. In:Lexikon der Bioethik. S.657「2.4.3 医療倫理の基本

特徴」Honnefelder, Ludger, Bioethik in Europa. Orientierungslinien und Desiderate. Ein Statement 

in Thesenform.In: Arndt, D., Obe, G., Kleeberg, U. (Hg.): Biotechnologische Verfahren und 

Möglichkeiten in der Medizin (Schriftenreihe des Robert-Koch-Instituts), Bd.1, München 2001, 

230-232. 



7 
 

かでも，大陸ヨーロッパは伝統的な医の倫理（職業倫理）をひっこめるのではなく，医の本
義からはずれないことを明確に謳っている。 
 
第３節 医師の職業倫理，医師会の役割 
ドイツにおいて，医師の職業倫理は伝統的に重く，患者の自律擁護の視点からは，「パタ

ーナリズム」が強すぎると見られる。患者の自律・自己決定権を重視する米国流バイオエシ
ックスに対して，医師の職業倫理の立場からの警戒や反発があった。 
職業倫理の重さは医師会の制度設計のなかにも組み込まれている。ドイツでは，医師はい

ずれかの州の医師会に加入登録をしなければ，医業を営むことができない。各州の医師法に，
そのことが明記されている。職業倫理に反する行為がなされた場合，州保険医協会の懲戒規
定(Disziplinarordnung der Kassenaerztlichen Vereinigung)に基づき，注意，戒告，1 万ユ
ーロ（約 120 万円）までの罰金，開業認可または資格認可の 2 年以下の停止などの制裁が
ありうる。さらに医師職業裁判所法(Gesetz über die Berufsgerichtsbarkeit der Heilberufe)
に基づき，戒告，25,500 ユーロ〔約 300 万円〕までの罰金，職業身分からの排除などの制
裁を受ける31。法的強制力によって担保された強制加入の専門職能団体によって職業倫理が
維持されている32。こうした医師の職業倫理を背景に，患者の自律を一方的に重視するので
はなく，医師の職業倫理とのバランスをとろうとする傾向が強い33。 

 
第４節 自己決定権，関係のなかの医療，連帯の重視 
患者の自律尊重は現代医療倫理では重要な原則ではあるが，ドイツでは，「自律」はアト

ミズム的な自己決定としてではなく，関係性のなかで捉え直される傾向が強い。関係性の哲
学はヘーゲル哲学に典型的に見られるように，ドイツ的な存在論・人間学の特徴を示すもの
である。ドイツの生命倫理学者は，アリストテレス，ヘーゲル，ハイデガーなどを引きなが
ら，コンテクストのなかに埋め込まれた人間という哲学的な人間観をふまえて議論を展開
することが多い。「自己決定とは，すでに決定されてあることだ」といった言説は，ドイツ
の生命倫理学では，あまり違和感なく受け入れられる。 

むしろ，個人の自己決定と幸福追求権を重視する米国生命倫理学に戸惑いを感じる傾向
がある。個人の自律を尊重しつつ，それを社会的な連帯（solidarity）のなかに埋め込んで
いくことが重視される。ドイツ語圏，さらには大陸ヨーロッパのこうした傾向にも，キリス
ト教の影響がある。中世ヨーロッパにおいて，病人看護はキリストの名における貧者への
奉仕として位置づけられ，各地の修道院で病気の巡礼者に対するケアの場（hospitium 宿
泊所）が用意された。ヨーロッパ中世の医療とケアは圧倒的にキリスト教的隣人愛の精神に
基づく奉仕活動だった34。現在のキリスト教会は「連帯」を隣人愛の教えの世俗化された形
態と理解している35。連帯は社会保障請求権の基礎であり，福祉国家 (Sozialstaat) を支え
る原則である。健康な成人であれば自分の力だけで生きているかのように錯覚し，「自律・
自己決定」を自信過剰に強調するかもしれない。けれども，無力な赤子として産み落とされ
てから他者に看取られて生を閉じるという人生の実相を全体として捉えるならば，人間は
「自由にして依存的

・ ・ ・ ・

な
・

存在
・ ・

である」36。連帯はこうした人間観にふさわしいものと捉えられ
る。 
連帯と深く関わるものとして「補完性の原理」がある。個人，家庭，共同体，国家などの

レベルがそれぞれ下位のレベルのできないことを補助すべきという社会構造上の原理であ

                                                   
31 岡嶋道夫「ドイツ医師会強制加入の規定――義務違反に対する処罰規定，弁護士と医師 日独の比

較」（Web上） 
32 わが国における弁護士会の制度設計はドイツ医師会制度に類似している。 
33 Ludger Honnefelder/Michael Fuchs, Medizinische Ethik. in: Lexikon der Bioethik, Gutersloher 

Verlagshaus, 1998, S. 652-663 
34 松田純「第４章 前近代の医療とケアに学ぶ」浜渦辰二（編）「『ケアの＜人間学＞入門』知泉書館，

2005年，68-83頁 
35 連帯概念とキリスト教との関係については松田純『遺伝子技術の進展と人間の未来――ドイツ生命環境

倫理学に学ぶ』知泉書館，2005年，60-62頁, (注)10頁 15 
36 ドイツ連邦議会審議会答申『人間の尊厳と遺伝子情報－－現代医療の法と倫理（上）』知泉書館，2004. 

45-46頁 



8 
 

る。もとはカトリック社会倫理の原理である37。教皇ピウスⅩⅠ世による 1931 年の回勅で
定義された。 
小さな共同体からより大きな共同体へ階層構造をなしている社会のなかで，個々人が自

律的に生きていくことを互いに承認しつつ，自律・自立が困難な人たちを社会が連帯して支
えて行く。キリスト教の隣人愛の教えと，その世俗化としての連帯原理が，人間の尊厳と人
権を支えるものとして重視されている。 

 
まとめ 
自律，無危害，善行，正義という米国生命倫理学が簡潔に示した価値を受け止めつつ，大

陸ヨーロッパの伝統のなかで，人間の尊厳と職業倫理と連帯という価値を保持しながら，ド
イツ語圏の生命倫理学は展開してきている。 
 

                                                   
37 ウッツ，アルトゥル「カトリック社会理論とは何か」山田秀訳，南山大学社会倫理研究所編『社会と倫

理』16号，2004年，72-85頁 

 


